
 الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية  

  وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 
 المداخلةعنوان 

 
 
 
 
 
 

 أ.د/ عادل مقراني 

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية 

 قسنطينة 

 

     خصوصية المصطلح الشرعي وإشكالات : الملتقى الوطني

 هج والحلول اقراءة في المن ترجمته

 كلية العلوم الإسلامية، مخبر الدراسات القرآنية والمقاصدية 

 أحمد بن بلة  1جامعة  وهران 

 
 م2025ديسمبر  09:لـهـ الموافق  1447جمادى الثانية  18

 
 
 
 
 
 

 إشكاليات ترجمة المصطلح الشرعي القرآني
 



 إشكاليات ترجمة المصطلح الشرعي القرآني

 أ.د/ عادل مقراني

 -الإسلامية بقسنطينةجامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 البريد الإلكتروني :adelmok80@gmail.com 

 00213.661370245: الهاتف النقال. 

 :التعليم العالي أستاذ  الرتبة الحالية 

 ملخص المداخلة: 

وقد  تهدف هذه المداخلة لبيان جملة من الإشكالات المتعلقة بترجمة المصطلح الشرعي القرآنين
جليت مقاصدها في مطالب؛ الأول  للتعريف  بعنوان محل الدراسة ؛مقتصرا على لفظ  بسط مضمونها و 

كيبية   والثاني القرآني  من الناحية الدلالية التر الترجمة من جهة دلالته اللغوية والاصطلاحية، والمصطلح الشرعي 
الإشكالات يح خصصته لتوض : ،والثالث لتجلية الإشكالات المتعلقة بمصدرية المصطلح الشرعي القرآني :

مع خاتمة  ، الإشكالات المقاصدية والغائية للمصطلح الشرعي القرآنيوالمطلب الأخير لبيان اللغوية والدلالية ،
جمة حرفية ر يمتنع ترجمة المصطلح الشرعي القرآني ت ، والتي من أهمها:عت فيها نتائج البحث في آخرها جم

استحالة ترجمة المصطلح الشرعي ترجمة  من قبيل المرادف  اللفظي ولو باللغة  وبأي لغة أو لهجة أخرى،
المصطلح  يمكن ترجمة المصطلح الشرعي القرآني ترجمة تفسيرية تقريبية ، أي ترجمة معنى و،العربية في تقديري 

بأي لغة أو لهجة حسب قدرة المترجم واللغة التي ترجم لها، رغم وجود التفاوت بين الترجمات واللغات التي 
 وقعت بها الترجمة.

 نيالقرآ ،الشرعي،المصطلح  ، ترجمة ،إشكاليات الكلمات المفتاحية:

 ملخص بالانجليزية:

Problematics of Translating Qurʾānic Legal 

Terminology 
 

Abstract: 
This paper aims to elucidate a set of problematics related to the 

translation of Qurʾānic legal terminology. Its content and 

objectives are elaborated through several sections. The first section 

is devoted to defining the subject of the study, focusing on the term 



translation in both its linguistic and technical senses, as well as on 

Qurʾānic legal terminology from a semantic–syntactic perspective. 

The second section addresses the problematics related to the source 

and authoritative nature of Qurʾānic legal terminology. The third 

section is dedicated to clarifying the linguistic and semantic 

challenges involved. The final section examines the teleological 

and purposive (maqāṣidī) problematics of Qurʾānic legal 

terminology. The paper concludes with a summary of the main 

findings, the most significant of which are: the impossibility of 

rendering Qurʾānic legal terminology through a literal translation 

into any other language or dialect; the impracticability—according 

to the author—of translating legal terminology by means of strict 

lexical equivalence, even within the Arabic language itself; and the 

possibility of translating Qurʾānic legal terminology through an 

approximate, interpretive translation, that is, by conveying the 

meaning of the term into another language or dialect in accordance 

with the translator’s competence and the target language, despite 

the inevitable variation among translations and languages. 
Keywords: Problematics; translation; terminology; legal; 

Qurʾānic. 
 

 

 

         :مقدمة
ومدى حاجة الناس إليها ؛ إذ هما وحي رب العالمين  والسنة،من المعلوم ضرورة عظم مكانة القرآن         

للناس كافة، وكذلك لا يخفى على عارف رغبة غير الناطقين باللغة العربية في الاطلاع على مضمونهما 
ومقاصدهما وهدايتهما ، فكانت الترجمة الباب الأعظم  لتلبية رغبتهم ، لكن  وصول المترجم إلى هذا المقصد 

 نة.تاج لتوفر جملة من الشروط والضوابط التي تنضبط بها ترجمة النصوص الشرعية ؛ قرآنا وسالنبيل السامي  يح
ي القرآني  الذي المصطلح الشرع ترجمتها؛ولعل من أخص المضامين القرآنية التي تحتاج لمزيد عناية حال        

 لهدايات القرآنية  .يعد  أحد مقومات الدلالات القرآنية  الخاصة ، ومن أهم مرتكزات المقاصد وا
ونظرا لتعدد وتنوع المصطلح الشرعي القرآني فقد استجدت جملة من الإشكالات المتعلقة بترجمته ومن 

أهم  نفسها كأحد تفرض الإشكاليةته ونقله للغات ولهجات أخرى، وهذه أخصها مدى صلاحية ترجم



الدلالي للمعنى  ه المصطلح الشرعي في البناءشكلالمسائل البحثية المتصلة بترجمة القرآن الكريم عموما ،لما ي  
ي رئيسي ؛ما هي أهم الإشكالات التي تعترض ترجمة المصطلح الشرعسؤال محوري القرآني ، ما دفعني لصياغة 

 القرآني ؟
، والتي من خلالها هتعيق ترجمتالإشكالات الحقيقية التي جملة والذي تكمن أهميته في تعيين وتحديد   

ة يعين زيادة على أن إيضاح هذه الإشكالي ترجمته،يمكن للمترجم أن يميز بين مستويات ودرجات إشكالات 
 تصنيف ترجمات المصطلح الشرعي القرآني ، والحكم عليها قبولا وردا . على 
رجمة إشكاليات توالموسومة بـ:  وضمن هذا السياق البحثي، والإشكال العلمي كتبت هذه المداخلة   

  بقصد جمع شتات الإشكالية المحورية. المصطلح الشرعي القرآني
 وطني ملتقى اللل الخصوصية الدلالية والمعرفية للمصطلح القرآني: ضمن المحور الأولمداخلتي وتندرج   

 ،الذي يقيمه مخبر خصوصية المصطلح الشرعي وإشكالات  ترجمته قراءة في المنهج والحلول
 الدراسات 

أحمد   1هران و   الإسلامية بجامعةبالاشتراك مع قسم الحضارة  العلوم الإسلاميةكلية القرآنية والمقاصدية ب
 بن بلة.
ة من عنوان محل الدراسة ؛مقتصرا على لفظ  الترجمبالأول  للتعريف   جليت مقاصدها في مطالب؛وقد       

لتجلية  الثاني :الدلالية التركيبية   و عي القرآني  من الناحية والاصطلاحية، والمصطلح الشر جهة دلالته اللغوية 
شكالات اللغوية الإخصصته لتوضيح  : ،والثالث الإشكالات المتعلقة بمصدرية المصطلح الشرعي القرآني

في  خاتمةمع  ، القرآنيالإشكالات المقاصدية والغائية للمصطلح الشرعي والمطلب الأخير لبيان والدلالية ،
  جمعت فيها نتائج البحث وتوصياته. آخرها

 :الأول المطلب

 .تعريف بالعنوان محل الدراسة 

وتأسس عليها  ،الورقة البحثيةالمراد بالمصطلحات والألفاظ التي بنيت عليها هذه  من المهم تجليت       
 يتضح مضمونها.حتى  عنوانها،

 :واصطلاحاتعريف الترجمة لغة  الفرع الأول:
 ورد لفظ "ترجمة" في اللغة على معانٍ : :الترجمة لغة أولا:



  (1)وبين الناس" ، ومنه قول أبي جمرة : " كنت أترجم بين يدي  ابن عباس تبليغ الكلام لمن لم يبلغه -أ
 (2)النووي : "والظاهر أن معناه أنه يفهمهم عنه ويفهمه عنهم" وقول 

رضي الله عنه  -، قال عبدالله بن مسعود  يضاحبلغته التي جاء بها، وهو التبين والإتفسير الكلام  -ب
 .(3)"نعم ترجمان القرآن ابن عباس" -
 ،قال في تاج العروس :"وقد ترجمه وترجم عنه إذا فسر كلامه بلسان تفسير الكلام بلغة غير لغته  -ت

 . (4)آخر"

كلام بلغة غير الالترجمة في الدراسات القرآنية على معنى تفسير  الدلالي لمصطلحوقد جرى العرف      
ملهما بح إذ يمكن الجمع بينهما متداخلان؛متقاربان معنيان  ، وهماأخرىنقل الكلام من لغة إلى أو  ،لغته

  لغته.على بيان الكلام بغير 
 ومما قيل فيها: :الترجمة اصطلاحا :ثانيا

الكلام من لغة إلى أخرى التعبير عن معناه بكلام آخر نقل الكلام من لغة إلى أخرى ومعنى نقل هو  "-1
 من لغة أخرى مع الوفاء بجميع معانيه ومقاصده كأنك نقلت الكلام نفسه من لغته الأولى إلى اللغة 

  (5)الثانية "
  (6)لجزئية إلى الجمل والمعاني الكلية""نقل الكلام من لغة إلى أخرى عن طريق التدرج من الكلمات ا-2

 ن نتيجةعوهما حدان متقاربان في تجلية المقصود بمصطلح الترجمة؛ إذ يدل لفظ التعبير في الحد الأول         
وهي  لحدين،ايكون كذلك إلا باعتبار ضوابطه الواردة في  الثاني، ولانقل الكلام من لغة إلى أخرى في الحد 

مراعاة مقاصده ومعانيه عن طريق التدرج من الجزء الكلمي اللفظي للكلمي الجملي ، وبه يصح إطلاق 
 مسمى الترجمة ؛ إذ لا يعد كل نقل أو تعبير ترجمة . 

 .الشرعي القرآني مفهوم المصطلح: الفرع الثاني

                                 
 .24باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله وشرائع الدين والدعاء إليه، رقم أخرجه مسلم، كتاب الإيمان،   (1)
 ( 1/86) 1392، 2بيروت،ط –المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا محيي الدين النووي ،دار إحياء التراث العربي  (2)
 ( وقال:" هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه ".3/618)  6291( أخرجه الحاكم في مستدركه برقم  3)
المجلس  -الحسيني الزَّبيدي، تحقيق: جماعة من المختصين، وزارة الإرشاد والأنباء في الكويت تاج العروس من جواهر القاموس: محمّد مرتضى  (4)

 (.31/328م( ) 2001 - 1965هـ( = ) 1422 - 1385الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت، أعوام النشر: )
 (.2/111، )3طبعة عيسى البابي الحلبي ،طمناهل العرفان في علوم القرآن،: محمد عبد العظيم الزُّرْقاني ، م (5)
 . 19ترجمة القرآن: وكيف ندعو غير العرب الى الاسلام ، عبد الوكيل الدروبي، مكتبة دار الارشاد، ص: ــ (6)



من أهم ما و  ،في بيان المقصود من المصطلح الشرعي بخلاف المتقدمين كثر الكلام عند المعاصرين
 : وقفت عليه من أقوالهم الدالة على حقيقته ما يأتي

قال فيه: "كل لفظ من ألفاظ القرآن الكريم مفردا كان أو مركبا اكتسب داخل  الشاهد البوشيخي أولا:
الاستعمال القرآني خصوصية دلالية جعلت منه تعبيرا عن مفهوم معين، له موضع خاص داخل الرؤية القرآنية 

 (1) "ونسقها المفهومي.
 ،وذكرت له عدة تعريفات متقاربة، وهي:  فريدة زمرد: ثانيا

 .(2)عند العرب قبل نزول القرآن الكريم " يكن متداولاكل لفظ دل على مفهوم قرآني خاص لم » .1
مع بقاء أصل  لعربية،الفظ أكسبه استعماله في القرآن الكريم دلالة غير التي له في اللغة  أدق: كل" وبمعنى  .2

 (3)الدلالة اللغوية فيه".
 (4)معينة تطرد كليا أو جزئيا في كل موارده"" هو كل لفظ استعمل في القرآن الكريم بدلالة  .3

شأ عن "أن تجتمع لفظتان فأكثر في تركيب إسنادي أو غير إسنادي فين محي الدين توفيقي إبراهيم :ثالثا
 (5)هذا التركيب معنى جديدا لا تدل عليه معاني الألفاظ الداخلية فيه كل على حدة".

 القرآني هو: الشرعي  وعليه أرى أن المفهوم الراجح للمصطلح
 .الخاص اللفظ المرشد إلى المعنى الدلالي في الاستعمال القرآني                  

 
 

  

                                 
 .  109ص ، م  2008ط ، لبنان ، ناشرون مكتبة ، البوشيخي الشاهد  :مصطلحية دراسة  (1)
، بحث مقدم لمؤتمر العالمي الأول للباحثين في القرآن الكريم وعلومه ، فريدة زمرد  جهود العلماء في خدمة المصطلح القرآني المسار والمصير، (2)

 .551هـ،ص:1432م ـ 2011فاس،ط
 .551المصدر نفسه،  (3)
 .552ص: ، فريدة زمرد  خدمة المصطلح القرآني المسار والمصير،جهود العلماء في (4)
 23م، ص:1990، جامعة بغداد ، 38المصطلح اللغوي في القرآن الكريم :محي الدين توفيقي إبراهيم ،مجلة كلية الآداب ،عدد  (5)

https://ebook.univeyes.com/author/93710
https://ebook.univeyes.com/author/93710
https://ebook.univeyes.com/author/93710
https://ebook.univeyes.com/author/93710


 :الثانيالمطلب 

 . الشرعي القرآني إشكالات مصدرية المصطلح

لقرآن الكريم ع من ترجمة االممكن والممتنبإشكالية إشكالية تندرج ضمن الإشكالية العامة المتعلقة وهي       
، ومما لا شك فيه أن الأمر متنازع فيه من جهات متعددة ؛ المنهج والمضمون والغايات والمقاصد على عموما 

ها محل دراسة تجعل قسام ، غير أن خصوصية بعض المضامين القرآنيةاختلافات تفاصيل هذه الأنواع والأ
في دائرة ركزي الم هدور لذي له خصوصيات دلالية ،زيادة على ا القرآني المصطلح الشرعي، ومنها  وبحث خاص

أو  آل بي لمحاولة تحديد الإشكالات التي تعرض ترجمته للغاتالمعارف القرآنية خصوصا والشرعية عموما؛ ما 
 . .لهجات أخرى 

لمتعلقة االإشكالية الجوهرية التي انبثقت عنها جميع الإشكالات هي الشرعي القرآني  مصدرية المصطلحف      
،  وقوله: (٩٢)الأنعام:  ژڍ  ڌ   ڌ  ڎ  ژ  :كما قال تعالى،فلا يشك عاقل في أن مصدره رباني ،بترجمته

  ئۇ  ئۇ  ئۇ  ئۇ  ئۇ  ئۇژ : ،  وقوله(١١٤)الأنعام:  ژڱ  ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ   ژ

تجعله متميزا من   وهذه المصدرية (١ )الزمر: ژڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ    ڃچ ژ  (،  وقوله:١٠٢)النحل:  ژ  ئۇ
 :، وأهمهادة جهات متعد

 . رباني لا يقارن بغيره بحال من الأحوال هلفظ: أولا
الذي  ينبغي أن يعظم تعظيما يليق بمن تكلم به، ويعطى قدره القرآنيوالمقصود أن الكلام عن المصطلح      

تجه نظره وفكره يجم لأي شيء لأن المترَ  لخصوصية مصدره، يستحقه، فهما وتدبرا وتأصيلا وبيانا لمدلوله،
مر إلى مصدر الكلام الذي سيترجمه، ولفظ المصطلح الشرعي قرآني لذا لا ينبغي أن يقارن بغيره في أول الأ

الأحوال، وهذا يدفع المترجم له أن يحتاط أثناء ترجمته ونقله لأي لغة أو لهجة، وهذا إشكال لا  بحال من
 ينفك عن أي لفظ قرآني ، ولا يمكن رفعه .

  .لمصطلح الشرعي القرآنيل خصيصة الإعجاز القرآني   :ثانيا

وفي تقديري أن المصطلح القرآني متضمن للإعجاز العام المتعلق بجميع النص القرآني،ومتضمن           
للإعجاز الخاص المتعلق بمثل هذا النوع من اللفاظ القرآنية ، وهو أحد أنواع إعجاز القرآن وهو الاعجاز 

"  :لطيف بن عبد العاطيمحمد عبد الكما قال  الإعجاز المصطلحي القرآني،لذا فإن معرفة مهمة جدا ، 
معرفة المصطلح القرآني ليس ترفا أو أثرا ثانويا في مجال الدراسات القرآنية ؛ بل هي أمر لا غنى عنه؛ لأن هذا 
المصطلح هو المدخل الأساس لبيان القرآن الكريم؛ بحكم أنه وعاء دلالاته، ومكمن حقائقه ، ومستودع أسراره؛ 



 1الرتبة"ولهذا كانت معرفته مقدمة في 
اه مْ به،  فدل ذلك على عجزهم،  وذلك لأنَّ       فالله تعالى  تحدى العرب  فلم يَـغْلِب وا،  ولم يأتوا بما تَحَدَّ

القرآن م عْجِزٌ لهم فلم يأتوا بمثله،  فلما عَجز وا سَََّى العلماء فِعْلَه مْ ذلك أو عجزهم سَوه: مسألة إعجاز 
اولة للإتيان بمثل هذا القرآن ؛ ما يستدل به على امتناع وجود بدائل عن القرآن، وهذا التحدي يعم كل مح

 تصريحا جاء هذا الأصل مقررا بالنص القرآني ، وقدالقرآني  الشرعي  لفظا ومعنى ومنها المصطلح النص القرآني
   : وتفصيلا من خلال مراحل الاعجاز التي تحدى الله تعالى بها العرب

ڀ   ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ڻ  ڻ  ڤ  ڤ     ڤ  ژ  ،  قال تعالى:بمثله: أن يأتوا الأولى

 .(88)الإسراء:  ژڤ  ڦ  ڦ  

ٱ   ٻ   ٻٻ  ٻ  پ  پ    پ  پ  ڀ   ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ژ  :سور مثله،  قال تعالى يأتوا بعشر : أن الثانية

  (.13)هود:  ژٺ  ٺ  ٺ  ٿ                ٿ  ٿ   

 َّئۇئۇئۇئۇ ئۇ ئۇئۇئۇ ئۇ ئۇ ئۇ ئۇئۇ ئۇ ئۇئۇئۇئۇئۇئۇئۇُّٱ سور مثله ،كما قال تعالى يأتوا  أن  الثالثة:

 .( ٢٣)البقرة: 

 ئۇئۇ ُّٱ. (88)الإسراء:  ژٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ    ژ "المثل"فيه لفظ  التحدي وجدوالملاحظ أن جميع مراحل 

 (. ٢٣)البقرة:  َّ ئۇ ئۇ

أن تكون قاصرة  أولى من باب واللهجات اللغاتفبقية بمثله من جنس لغته ؛وهي العربية فإذا امتنع الاتيان    

 إِلَى النَّبي ِّ صلى الله عليه جَاءَ لما الْم غِيرةَِ  الْوَليِد بْنفي قصة  ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما عَنِ كما جاء   ، وعاجزة

، وَلَا أعَْلَ » ...فقالوسلم فَـقَرَأَ عَلَيْهِ الْق رْآنَ،  مَ بِرَجَزٍ وَلَا بِقَصِيدَةٍ مِني ِّ فَـوَاللَّهِ مَا فِيك مْ رَج لٌ أعَْلَمَ باِلْأَشْعَارِ مِني ِّ

إِنَّ عَلَيْهِ ول  حَلَاوَةً، وَ وَلَا بأَِشْعَارِ الجِْن ِّ وَاللَّهِ مَا ي شْبِه  الَّذِي يَـق ول  شَيْئًا مِنْ هَذَا وَوَاللَّهِ إِنَّ لقَِوْلِهِ الَّذِي يَـق  

  (1)"   «تَه  لَطَلَاوَةً، وَإِنَّه  لَم ثْمِرٌ أعَْلَاه  م غْدِقٌ أَسْفَل ه ، وَإِنَّه  ليَـَعْل و وَمَا ي ـعْلَى وَإِنَّه  لَيَحْطِم  مَا تحَْ 

ينقل المترجم  ،خاصة إذا علمنا أنالقرآني الشرعي للمصطلح  ما يشهد للقول  بامتناع الترجمة الحرفيةوهو      

 دلالة المصطلح إلى لغته أو لهجته.

 .بديل عن المصطلح القرآنيبمصطلح استحالة الاتيان  ثالثا:

                                 
 "هذا حديث صحيح الإسناد على شرط البخاري ولم يخرجاه" : وقال( 2/550)خرجه الحاكم في المستدرك أ (1)



إذ لا ؛وهي أحد الإشكالات الحقيقة الفرعية المتعلقة بإشكالية مصدرية المصطلح الشرعي القرآني        

ثل قال ابن عطية الأندلسي: " والصحيح أن الإتيان بم كماوجود لبدائل مصطلحية عن ألفاظ القرآن الكريم،

القرآن لم يكن قط في قدرة أحد من المخلوقين، ويظهر لك قصور البشر في أن الفصيح منهم يصنع خطبة 

أو قصيدة يستفرغ فيها جهده، ثم لا يزال ينقحها حولا كاملا، ثم تعطى لآخر نظيره فيأخذها بقريحة جَامَّةٍ 

 ح ثم لا تزال كذلك فيها مواضع للنظر والبدل، كتاب الله لو نزعت منه لفظة ثم أدير لسانفيبدل فيها وينق

العرب في أن يوجد أحسن منها لم يوجد. ونحن تبين لنا البراعة في أكثره ويخفى علينا وجهها في مواضع 

فجميع الألفاظ التي       .(1)لقصورنا عن مرتبة العرب يومئذ في سلامة الذوق وجودة القريحة وميز الكلام"

لا يمكن أن تكون بديلا عن المصطلح الشرعي القرآني؛ بل هي ألفاظ تقريبية نقل لها وبها ]لفظا ومعنى[ 

 للفظ والمدلول القرآني الذي تضمنه المصطلح الشرعي القرآني .

 

  

                                 
 – المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ابن عطية الأندلسي المحاربي ،تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد الناشر: دار الكتب العلمية (1)

 (.1/52هـ) 1422:  1بيروت ،ط



 : الثالثالمطلب 

   شكالات اللغوية والدلاليةالإ

ود والمطلع على لغة القرآن  الكريم وعرفه الخاص به يدرك وجفالعارف بلسان العرب شعره ونثره ، 
فوارق جوهرية بينه وبين جميع اللغات واللهجات التي ترجم لها القرآن الكريم على مر الأزمنة واختلاف 

رآني جملة مصطلح الشرعي القالإشكالات اللغوية والدلالية لل ين ، ولعل من أخص ما تتجلى فيهالمترجم
  :أخصهاأمور 

 .مقارنة باللغة العربيةمن جهة الكم اللفظي  اللغات واللهجات محدودية أولا:
جهات دودية من المح هلتي ترجم بها القرآن الكريم، وهذفيه جميع اللغات واللهجات ا شكال تشتركوهو إ   

، وهذا بينهما  اللفظ العربي نجد الفرق جلياعربي بالغير بمقارنة اللفظ ف اللفظي،جهة الكم  متعددة، ومنها
  .يتبعه التفاوت في الحقل الدلالي 

 تقابله من هجات التيفسعة لغة القرآن الكريم مع تنوع ألفاظه وتعددها يدل على محدودية اللغات والل    
ارس بقوله: فوهذا الذي نص عليه ابن لم تحط بلغتها كلها؛  باعتبار جنسها ، بل حتى العربجهة الترجمة

"كانت العرب في جاهليتها على إرث من إرث آبائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائكهم وقرابينهم. فلما جاء الله 
جل ثناؤه بالإسلام حالت أحوال، ونسخت ديانات، وأبطلت أمور، ونقلت من اللغة ألفاظ من مواضع إلى 

 (1)مواضع أخر بزيادات زيدت، وشرائع شرعت، وشرائط شرطت"
تى أني ح ما صرح به مترجم القرآن إلى الأمازيغية الشيخ سي حاج محند محند طيب حين قال:"من أمثلتها و 

أعدت التنقيح خمس عشرة مرة ، ومعنى كل هذا أن الإشكال ليس في فهم معنى الآية على ما يناسب معناها 
 .(2)في اللغة الأمازيغية المحدودة جدا"

 .القرآن الكريمبلها مقارنة   المعنى الدلاليمن جهة  اللغات واللهجات محدودية ثانيا:
إذ  ،رآني خصوصاي القوالمصطلح الشرع، وهذه الإشكالية تعد عائقا حقيقيا في ترجمة القرآن الكريم عموما 

ذه الذي يتضمن هذا النوع من ألفاظ القرآن الكريم يجعله منفردا من ه الدلالي التركيبي خصوصية المعنىأن 
بل الواجب أن يعرف اللغة والعادة والعرف الذي نزل به القرآن والسنة، وما   "ابن بدران : كما قال الجهة ،

 ورسوله، لا بما اللهكان الصحابة يفهمون من الرسول عند سَاع تلك الألفاظ، فبتلك اللغة والعرف خاطبهم 

                                 
 44م،ص: .1997-هـ1418:  1الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ابن فارس، محمد علي بيضون،ط (1)
 في كلمة المترجم. القرآن الكريم وترجمة معانيه الى اللغة الأمازيغية ،طبعة مجمع الملك فهد للمصاحف. (2)



  (1)".حدث بعد ذلك، وهذه قاعدة كبيرة من قواعد التفسير
، أو عادة لغة القرآن، عرف القرآن دل على تفرده، ومنهابه تسميات خاصة تلماء لوضع ما دفع ببعض الع

 ، وهذا كله شاهد تميز الدلالة التركيبية للمصطلح القرآني ، أو ما تسمى بنظرية النظمالحقيقة الشرعية القرآن
سبه تفسيره معهودة لا يناقال ابن القيم :" للقرآن عرف خاص ومعان كما القرآني الخاصة بالمصطلح القرآني ،

اظ؛ بغيرها ،ولا يجوز تفسيره بغير عرفه، والمعهود من معانيه، فإن نسبة معانيه إلى المعاني كنسبة ألفاظه إلى الألف
بل أعظم، فكما أن ألفاظه ملوك الألفاظ وأجلها وأفصحها ولها من الفصاحة أعلى مراتبها التي يعجز عنها 

ليق أجل المعاني وأعظمها وأفخمها ،فلا يجوز تفسيره بغيرها من المعاني التي لا تقدر العالمين، فكذلك معانيه 
به بل غيرها أعظم منها وأجل وأفخم فلا يجوز حمله على المعاني القاصرة بمجرد الاحتمال النحوي الإعرابي 

 (2)«.فتدبر هذه القاعدة
 واللهجات من جهة الأسلوب اللغوي. : محدودية اللغاتثالثا

لأنه  دلالته. و عن محاكاته وإيصال جمله  اللغات الأخرى قاصرةيجعل الرباني  فخصوصية الأسلوب القرآني     
وقد اختار الله تعالى أن يكون اللسان العربي مظهرا  كما قال محمد الطاهر بن عاشور:"كلام رب العالمين ،

كون   بلاغ مراده لحكمة علمها: منهالوحيه، ومستودعا لمراده، وأن يكون العرب هم المتلقين أولا لشرعه وإ
لسانهم أفصح الألسن وأسهلها انتشارا، وأكثرها تحملا للمعاني مع إيجاز لفظه، ولتكون الأمة المتلقية للتشريع 
والناشرة له أمة قد سلمت من أفن الرأي عند المجادلة، ...فيجب أن تعلموا قطعا أن ليس المراد من خطاب 

تشريع قاصرا عليهم أو مراعيا لخاصة أحوالهم، بل إن عموم الشريعة ودوامها وكون العرب بالقرآن أن يكون ال
القرآن معجزة دائمة مستمرة على تعاقب السنين ينافي ذلك، ...فهم المخاطبون ابتداء قبل بقية أمة الدعوة 

 (3)بوجه الاقتصار على أحوالهم ". فكانت أحوالهم مرعية لا محالة، ... لكن ليس ذلك 

 
 

 .الإيصالو التأثير  عدم التكافؤ بين المصطلح الشرعي القرآني واللغات واللهجات من جهة :رابعا

                                 
 .(1/147الدين القاسَي ) التأويل: جمالمحاسن  
: 5لعلم )الرياض( طدار عطاءات ا بدائع الفوائد: أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية تحقيق: علي بن محمّد العمران،( 2)

 (.3/918م ) 2019 -هـ  1440
 (.1/39هـ ) 1984تونس ـ ط:  –التونسية للنشر  محمد الطاهر بن عاشور ، الدار والتنوير:التحرير  (3)



منها المصطلح في جميع نظمه دون استثناء، و  وهذه خصيصة تميز بها القرآن الكريم عن بقية اللغات واللهجات
 الشرعي.

 .   بين المصطلح الشرعي القرآن واللغات المترجم لها الوظيفةالدلالة  عدم التكافؤ في خامسا:

لأن المصطلح الشرعي له دلالة معرفية علمية من جهة المعرفة الشرعية ودلالة وظيفية تعبدية ، وهذا     
الاجتماع الدلالي في المصطلح الشرعي يجعل البون شاسعا بينه وبين ألفاظ ومصطلحات اللغات الأخرى 

إنه يجب أن يفسر كلام المتكلم بعضه ببعض ويؤخذ كلامه هاهنا وهاهنا وتعرف ما عادته قال ابن تيمية :"ف،
يعينه ويريده بذلك اللفظ إذا تكلم به وتعرف المعاني التي عرف أنه أرادها في موضع آخر فإذا عرف عرفه 

 (1)وعادته في معانيه وألفاظه كان هذا مما يستعان به على معرفة مراده"
للفظ تتضح بها الفروق من ناحية الدلالة الوظيفية ، فثمة فرق بين أن تتلقى الخطاب من فجهة صدور ا   

 الله تعالى بلغته ، وبين أن تتلقاه من غير الله بغير لغته.
 .القرآني؛ ترجمة تفي بعرفه وعاداته القرآنيةالشرعي تعذر ترجمة المصطلح :سادسا

"وللعرب  قال ابن قتيبة: كماولخصوصية مصدرها،لغة القرآن في ألفاظها ومعانيها، لعدم وجود لغة تساوى    

المجازات في الكلام، ومعناها: طرق القول ومآخذه، ففيها الاستعارة، والتمثيل، والقلب، والتقديم، والتأخير، 

اطبة مخاطبة الواحد مخوالحذف، والتكرار، والإخفاء، والإظهار، والتعريض، والإفصاح، والكناية، والإيضاح، و 

الجميع، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين، والقصد بلفظ الخصوص لمعنى العموم، وبلفظ 

العموم لمعنى الخصوص، مع أشياء كثيرة ستراها في أبواب المجاز إن شاء الله تعالى، وبكل هذه المذاهب نزل القرآن؛ 

لى أن ينقله إلى شيء من الألسنة، كما نقل الإنجيل عن السريانية إلى الحبشية ولذلك لا يقدر أحد من التراجم ع

والرومية، وترجمت التوراة والزبور، وسائر كتب الله تعالى بالعربية؛ لأن العجم لم تتسع في المجاز اتساع العرب، ألا 

ا تخََافنََّ مِنْ قوَْمٍ خِيَ  ﴿ :ترى أنك لو أردت أن تنقل قوله تعالى ]الأنفال:  ﴾انةًَ فاَنْبذِْ إلِيَْهِمْ عَلىَ سَوَاءٍ وَإمَِّ

[ لم تستطع أن تأتي بهذه الألفاظ مؤدية عن المعنى الذي أودعته حتى تبسط مجموعها، وتصل مقطوعها، 58

                                 
 (.4/4الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح: ابن تيمية الحراني ) (1)



وتظهر مستورها، فتقول: إن كان بينك وبين قوم هدنة وعهد، فخفت منهم خيانة ونقضا، فأعلمهم أنك قد 

 (1)".لهم، وآذنهم بالحرب؛ لتكون أنت وهم في العلم بالنقض على استواءنقضت ما شرطت 

فإذا كان هذا في حق كلام العرب مع القرآن الكريم فكيف باللغات واللهجات الأخرى مع القرآن       
 خصوصا.الكريم عموما ، والمصطلح الشرعي 

التي تسمى و القرآني لمعاني دلالية زائد عن مجرد الدلائل اللغوية ،  الشرعي  تأسيس المصطلح سابعا:
بالدلالة الشرعية ؛ وبمعنى آخر فإن اللفظة العربية زيادة على معناها اللغوي المعهود عن العرب قد اكتسبت 
معاني جديدة في الاستعمال القرآني زائدة عن معناها الأصلي اللغوي، وهذا الذي نص عليه ابن فارس 
بقوله: "كانت العرب في جاهليتها على إرث من إرث آبائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائكهم وقرابينهم. فلما 
جاء الله جل ثناؤه بالإسلام حالت أحوال، ونسخت ديانات، وأبطلت أمور، ونقلت من اللغة ألفاظ من 

 (2)مواضع إلى مواضع أخر بزيادات زيدت، وشرائع شرعت، وشرائط شرطت"
ذي قرره بقوله :" فكان مما جاء في الإسلام ذكر المؤمن والمسلم والكافر والمنافق. وأن العرب إنما عرفت ال وهذا

المؤمن من الأمان والإيمان وهو التصديق. ثم زادت الشريعة شرائط وأوصافا بها سَي المؤمن بالإطلاق مؤمنا. وكذلك 
الشرع من أوصافه ما جاء. وكذلك كانت لا تعرف من  الإسلام والمسلم، إنما عرفت منه إسلام الشيء ثم جاء في

الكفر إلا الغطاء والستر. فأما المنافق فاسم جاء به الإسلام لقوم أبطنوا غير ما أظهروه، وكان الأصل من نافقاء 
اليربوع. ولم يعرفوا في الفسق إلا قولهم: "فسقت الرطبة" إذا خرجت من قشرها، وجاء الشرع بأن الفسق الأفحاش 

 الخروج عن طاعة الله جل ثناؤه. ومما جاء في الشرع الصلاة وأصله في لغتهم: الدعاء. وقد كانوا عرفوا الركوع في
والسجود، وإن لم يكن على هذه الهيئة، فقالوا: أو درة صدفية غواصها ... بهج متى يرها يهل ويسجد، وقال 

 الأعشى:
 ... طورا سجودا وطورا جؤارا يراوح من صلوات المليك                          

والذي عرفوه منه أيضا ما أخبرنا به علي عن علي بن عبد العزيز عن أبي عبيد قال: قال أبو عمرو: "اسجد 
 الرجل: طأطأ وانحنى" قال حميد بن ثور: 

 فضول أزمتها أسجدت ... سجود النصارى لأربابها                               
 لليلى فأسجدا ... يعني البعير إذا طأطأ رأسه لتركبه وأنشد: فقلن له أسجد

                                 
 . 23 - 10تأويل مشكل القرآن: ص: ( 1)
 44م،ص: .1997-هـ1418:  1الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ابن فارس، محمد علي بيضون،ط (2)



وهذا وإن كان كذا، فإن العرب لم تعرفه بمثل ما أتت به الشريعة من الأعداد والمواقيت والتحريم للصلاة، 
 والتحليل منها. وكذلك القيام أصله عندهم الإمساك ويقول شاعرهم:

علك اللجما، ثم زادت الشريعة النية، وحظرت الأكل خيل صيام وأخرى غير صائمة ... تحت العجاج وخيل ت
 والمباشرة وغير ذلك من شرائع الصوم. وكذلك الحج، لم يكن عندهم فيه غير القصد، وسبر الجراح. من ذلك قولهم:

 وأشهد من عوف حلولا كثيرة ... يحجون سب الزبرقان المزعفرا
ماء، لك الزكاة، لم تكن العرب تعرفها إلا من ناحية النثم زادت الشريعة ما زادته من شرائط الحج وشعائره، وكذ

 وزاد الشرع ما زاده فيها مما لا وجه لإطالة الباب بذكره.
 وعلى هذا سائر ما تركنا ذكره من العمرة والجهاد وسائر أبواب الفقه.

لعرب تعرفه، ا فالوجه في هذا إذا سئل الإنسان عنه أن يقول: في الصلاة اسَان لغوي وشرعي، ويذكر ما كانت

 (1)ثم ما جاء الإسلام به. وهو قياس ما تركنا ذكره من سائر العلوم"
فجميع المصطلحات القرآنية تعين حملها على العرف القرآني لا على مجرد المعنى اللغوي ،كما قال      

اني اللغوية عتبار المعوأما ما في الكتاب العزيز من اختلاف مواضع استعمال الإسلام والإيمان فذلك باالشوكاني:" 
 (2)" والاستعمالات العربية، والواجب تقديم الحقيقة الشرعية على اللغوية

 .القرآني الشرعي ثبات المعنى الدلالي للمصطلح  ثامنا:
أن ثباته من ثبات الشريعة ، ما يدل على خاصية الصلاحية لكل زمان ومكان ،و  عدم خضوعه للتغير  إذ    

والمقصود  ال ابن تيمية:"قالدلالي مطلقا ؛ لأن القول بالتغير الدلالي له ما يتبعه من الفساد في جميع أبواب الشريعة، 
هنا أن كلام الأنبياء لا يجوز أن يحمل إلا على لغتهم التي من عادتهم أن يخاطبوا بها الناس لا يجوز أن يحدث لغة 

بل إذا كان لبعض الناس عادة ولغة يخاطب بها أصحابه وقدر أن ذلك يجوز  ؛غير لغتهم ويحمل كلامهم عليها 
   (3)".م النبي على ذلك له فليس له أن يحمل ذلك لغة النبي ويحمل كلا

ولهذا ينبغي أن يقصد إذا ذكر لفظ من القرآن والحديث أن يذكر نظائر ذلك اللفظ؛ ماذا عنى  وقال أيضا:"
بها الله ورسوله فيعرف بذلك لغة القرآن والحديث وسنة الله ورسوله التي يخاطب بها عباده وهي العادة المعروفة من  

ة لا ف أن تلك العادة واللغة مشتركة عامكلامه ثم إذا كان لذلك نظائر في كلام غيره وكانت النظائر كثيرة؛ عر 
 بل هي لغة قومه ولا يجوز أن يحمل كلامه على عادات حدثت بعده في -صلى الله عليه وسلم  -يختص بها هو 

الخطاب لم تكن معروفة في خطابه وخطاب أصحابه. كما يفعله كثير من الناس وقد لا يعرفون انتفاء ذلك في 

                                 
 .45المصدر نفسه،ص (1)
 (.5/106للشوكاني)فتح القدير   (2)
، 2،طسعوديةدار العاصمة، ال ،حمدان بن محمد -عبد العزيز بن إبراهيم  -تحقيق: علي بن حسن ، الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح  (3)

 (.4/481)م1999هـ / 1419



 (1)"زمانه
صح بلا خلاف، لذا لا يالقرآني مطلقا؛الشرعي المصطلحات الحادثة بمدلول المصطلح عدم وفاء  تاسعا:

أن يحمل المصطلح القرآني على المعهود الدلالي لدى السامعين، ما يبرهن على عدم قيام مصطلح بديل مكانه، قال 
عامتهم وإما من خطاب ابن تيمية:" ومن هنا غلط كثير من الناس؛ فإنهم قد تعودوا ما اعتادوه إما من خطاب 

علمائهم باستعمال اللفظ في معنى فإذا سَعوه في القرآن والحديث ظنوا أنه مستعمل في ذلك المعنى فيحملون كلام 
الله ورسوله على لغتهم النبطية وعادتهم الحادثة. وهذا مما دخل به الغلط على طوائف، بل الواجب أن تعرف اللغة 

قرآن والسنة وما كان الصحابة يفهمون من الرسول عند سَاع تلك الألفاظ؛ فبتلك والعادة والعرف الذي نزل في ال

وقال محمد رشيد رضا:"هذا شاهد من  (2)اللغة والعادة والعرف خاطبهم الله ورسوله. لا بما حدث بعد ذلك"،
المبين ،  بأفصح الشواهد على ما بيناه قبل من سبب غلط المفسرين ، وبعدهم عن فهم الكثير من آيات الكتا

بتفسيره بالاصطلاحات المستحدثة ، فأهل الأصول والفقه اصطلحوا على معنى خاص لكلمة الاستنباط ، فلما ورد 
هذا اللفظ في هذه الآية حمل الرازي على فطنته أن يخرج بها عن طريقها ويسير بها في طريق آخر ذي شعاب كثيرة 

،وقال أيضا :"وما أخطأ كثير من العلماء في (3)لطريق السوي "يضل فيها السائر ، حتى لا مطمع في رجوعه إلى ا
فهم كثير من الآيات إلا لذهولهم عن مقارنة الآيات المتناسبة بعضها ببعض، واستبدالهم بذلك تحكيم الاصطلاحات 

 (4)والقواعد التي وضعها علماء مذاهبهم، وإرجاع الآيات إليها وحملها عليها"
ز أن يحمل كلامه على عادات حدثت بعده في الخطاب لم تكن معروفة في خطابه ولا يجو وقال ابن تيمية :"

وخطاب أصحابه. كما يفعله كثير من الناس وقد لا يعرفون انتفاء ذلك في زمانه. ولهذا كان استعمال القياس في 
لفظ في نظير المعنى ال اللغة وإن جاز في الاستعمال فإنه لا يجوز في الاستدلال فإنه قد يجوز للإنسان أن يستعمل هو

الذي استعملوه فيه مع بيان ذلك على ما فيه من النزاع؛ لكن لا يجوز أن يعمد إلى ألفاظ قد عرف استعمالها في 

 (5)"معان فيحملها على غير تلك المعاني ويقول: إنهم أرادوا تلك بالقياس على تلك؛ بل هذا تبديل وتحريف

 
هيمنة المعاني الدلالية للمصطلح القرآني على جميع المعاني المتداولة في المصطلحات غير القرآنية  :عاشرا

                                 
مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية  ،: عبد الرحمن بن محمد بن قاسمتحقيق ،مجموع الفتاوى  (1)

 (.7/115.)م1995هـ/1416 ،ط:السعودية
 (.7/106المصدر نفسه ) (2)
 (.5/244تفسير المنار: محمد رشيد بن علي رضا ) (3)
 (.5/244المصدر نفسه) (4)
 (.7/115)المصدر نفسه   (5)



قاً لمَِا بيَْنَ يدََيْهِ مِنَ الْكِتاَبِ وَمُهيَْمِناً عَليَْهِ فاَحْكُمْ  ﴿قال تعالى ، بيَْنهَمُْ بمَِا  وَأنَْزَلْناَ إلِيَْكَ الْكِتاَبَ باِلْحَقِّ مُصَدِّ

ُ وَلَا تتََّبعِْ أهَْوَاءَهمُْ أنَْزَ  : الأندلسي  أبو حيانومن أحسن من أشار إلى هذا المعنى قول  [48]المائدة:  ﴾لَ اللََّّ
"ولفظة المهيمن أخص من هذه الألفاظ، لأن المهيمن على الشيء هو المعني بأمره الشاهد على حقائقه الحافظ 

ا نسبه الله مهيمنا على الكتب يشهد بما فيها من الحقائق وعلى م لحامله، فلا يدخل فيه ما ليس منه، والقرآن جعله

 (1)"المحرفون إليها، فيصحح الحقائق ويبطل التحريف
ة خصوصا تعد كلها مؤشرات لتعذر ترجم والدلاليفهذه إشكالات عشر متعلقة بالجانب اللغوي عموما    

من  لعربية، أوا لغته، وهينس كانت الترجمة من ج  سواء من عي القرآني ترجمة لفظية كالمرادف له؛المصطلح الشر 
  أخرى.ات لغات ولهج

 
  

                                 
 (4/82البحر المحيط في التفسير) (1)



 :المطلب الثالث

 إشكالات المقاصدية والغائية للمصطلح الشرعي القرآني

للقرآن  التشابه العام لاندراجه ضمنمن المعلوم أن المصطلح القرآني يتضمن دلالة مقاصدية هدائية؛   
الكريم، كما ننبه إلى خصوصيته من جهة نوعه ومضمونه الدلالي؛ لذا يمكن أن نقرر أن الغايات المقاصدية 

 والهدائية للمصطلح الشرعي تكمن في أمرين: 
 .الكريمالغايات والمقاصد الكلية العامة للقرآن  الأمر الأول:

طلح الشرعي خدمة المصوهو ما يبرر بتسميتها بالمصطلح الشرعي القرآني ، ومن أخص ما يتعلق به      
اقية من خلال الخاصية السي–المقصد الأعلى ،والمقاصد الأصلية  -القرآني لمقاصد القرآن الكريم 

صطلحات لمالتي تبين هدايات وتصاريف القرآن العامة والخاصة ، وهذا ما نلمسه جليا عند تصنيف ا
القرآنية بحسب مضامين سياقاتها، كالمصطلح القصصي، والمصطلح الفقهي، والمصطلح العقدي، والمصطلح 

 .الكوني ،وغيرها
فتعين على المفسر مراعاة هذا الأمر جيدا؛ لأنه غرضه من التفسير  ،قال محمد الطاهر بن عاشور:"      

 ولا يأباه مراد الله تعالى في كتابه بأتم بيان يحتمله المعنىغرض المفسر بيان ما يصل إليه أو ما يقصده من 
اللفظ من كل ما يوضح المراد من مقاصد القرآن، أو ما يتوقف عليه فهمه أكمل فهم، أو يخدم المقصد 
تفصيلا وتفريعا كما أشرنا إليه في المقدمة الأولى، مع إقامة الحجة على ذلك إن كان به خفاء، أو لتوقع 

معاند أو جاهل، فلا جرم كان رائد لمفسر في ذلك أن يعرف على الإجمال مقاصد القرآن مما  مكابرة من
« الكشاف»جاء لأجله، ويعرف اصطلاحه في إطلاق الألفاظ، وللتنزيل اصطلاح وعادات، وتعرض صاحب 

 .(1)"إلى شيء من عادات القرآن في متناثر كلامه في تفسيره

للمصطلح الشرعي القرآني؛ فهل يمكنه إدراك مقاصد القرآن الكريم  فكيف الحال بالنسبة للمترجم     
الكامنة في هذه المصطلحات؟ وهل يمكنه أن يجد من ألفاظ لغته ما يحمل هذه المعاني السامية ؟ ثم هل 

 يمكنه عدم الإخلال بمقاصد المصطلح الشرعي عند ترجمته؟
قيق الساحة العلمية المعاصرة ليجزم يقينا بتعذر تح الناظر في حال الترجمات القرآنية الموجودة في كما أن

 وتحقق غايات ومقاصد المصطلح الشرعي القرآني في هذه  الترجمات.

                                 
 (1/38المصدر نفسه ) (1)



 . : الغايات والمقاصد الخاصة المتعلقة بنوع المصطلح الشرعي القرآنيالأمر الثاني
 هذه الأنواع:  همنذكر ن نوالذي يمكن أ 

 . : المصطلح العقديالنوع الأول
والذي يتجلى فيه المقصد الأسنى للقرآن الكريم وهو التوحيد كما نص على هذا كل من كتب في     

مقاصد القرآن الكريم ، والملاحظ أن هذا النوع من المصطلحات الشرعية القرآنية قد أسس لأصول العبودية 
اطة  بمدلولاته عذر الإحفترجمة هذا النوع من المصطلحات الشرعية قد تت، التي تعبر مقصد خلق الإنسان 

رياء ، أو ما وال ،طلح الإيمان ، والاسلام، والنفاقالسليمة الدالة على حقيقة مراده الشرعي القرآني ، كمص
تعلق بالله تعالى ذاتا وصفاتا وأفعالا، ومصطلحات اليوم الأخر ؛خاصة إذا استصحبنا الخلاف والنزاع 

 المصطلحات وقضياها المتعلقة بها.الموجود بين فرق اهل القبلة في  مثل هذه 
ي تتجلى فيه هدايات من المعنى التركيبي الذ أكثرإلى المعنى الإفرادي بينما الترجمات له على اختلافها تميل    

 ومن أدلة ذلك تنوع المصطلح الشرقي القرآن ،فمنه:  القرآن الكريم.
 .مصطلحات آيات الأحكام: النوع الثاني

 ومن خصائص هذه اللغة فيفكما قال الشافعي:" المعاني المتعلقة بالأحكام ، ما يرجع إلىخاصة     
قد يأتي عامًا يدل على أفراد كثيرة غير محصورة يستغرقها،  وهذا اللفظ مدلولات ألفاظها أن اللفظ الواحد 

قد يطرأ و   قد يأتي في مكان آخر،  ويظهر لنا من خلال القرائن أن العموم غير مراد بل المراد هو الخصوص،
 (1).«على هذا اللفظ العام ما يخرج بعض الأفراد منه فيكون عامًا مخصوصًا 

 ةمثلومن أ ،ين المجمل يحتاج للمب ،والعام الذي  يعتريه التخصص ،و  المطلق يعتريه التقييد  من مثل
العامُّ المخصوص، الذي أخرجت بعض أفراده من هذا العموم، فصار مخصوصا. فأريد عمومه وشموله لجميع 

،  ة له، فترجمة مثل هذا يحتاج لمعرفة القرينة اللفظية المخصصالأفراد من جهة تناول اللفظ لا من جهة الحكم
  .يقال لها مخصصات متصلة أو منفصلةالتي ،  و 

 كالتخصيص  بالاستثناء،  والتخصيص  بالشرط،  وبالصفة،  والغاية،  وبدل البعض من الكل.  فالمتصلة:
كآية أخرى في محل آخر،  أو حديث مخصص،  أو الإجماع نصا أو استنباطا،  أو القياس   والمنفصلة:

 القوي.

                                 
 .52 – 51ص: ، الشافعي الإمامالرسالة:   (1)  



ڃ  ﴿ وله تعالىق وكل هذه  يتعين استصحابها أثناء النص المترجم ضرورة ، فلو أراد المترجم أن يترجم 

تعين عليه أن يورد ما يدل على تخصيص العموم الوارد فيها ، وإلا   [٢٢٨البقرة: ]﴾ڃ     چ  چ  چچ  
الآية قال شيخ الإسلام:"و عموماته،من قبيل ما خص بالقرآن من  ، لأن الآية في كل مطلقة اعامكان الحكم  

شمل بها،  والحامل،  والأمة،  والتي لم تحض،  وإنما تقد استثنى منها غير واحدة من المطلقات: كغير المدخول 
 ،(1)المطلقة التي لزوجها عليها الرجعة"

سياق هو أن يكون اللفظ عاما والمراد به واحد؛ لدلالة ال، و العامُّ الذي أ ريِدَ به الخ صوص  ومن أمثلته الواضحة
من جهة تناول اللفظ، ولا من جهة الحكم، بل يراد شموله لجميع الأفراد من أول الأمر، لا  عليه، فلا والقرينة

 .هو ذو أفراد استعمل في فرد واحد منها أو أكثر
فهذا القسم يتعين على المترجم أن يستحضر الخصوص المراد باللفظ حتى لا يحمله على العموم الذي 

 غير ما لفظ استعمل في فهو ؛  مجازمن قسم الالعامّ الذي أُريِدَ به الخُصوصُ لا يقصد من لفظه، لأن 
 .قد يراد به واحد فقط وقرينته عقلية، ،و وضع له 

 .: مصطلحات الأمثال القرآنية النوع الثالث
والزجر،  التذكير، والوعظ، والحث،"ومنها:التي تساق لتحقيق جملة من المقاصد والغايات القرآنية،     

للعقل، كنسبة  صورة المحسوس، بحيث يكون نسبته والاعتبار، والتقرير، وتقريب المراد للعقل، وتصويره في
وتأتي أمثال القرآن مشتملة على بيان تفاوت الأجر، وعلى المدح والذم، وعلى الثواب، ،المحسوس إلى الحس

  (2)"وعلى تفخيم الأمر أو تحقيره، وعلى تحقيق أمر، وإبطال أمر
لة في ، ولكنها تدل على معان جميالأمثال الكامنة وهي التي لم يصرحّ بلفظ التمثيل مصطلحات ك

ر حصوله حال وهذا يتعذ،وهي جمل أرسلت إرسالا من غير تصريح بلفظ التشبيه،الأمثال المرسلة  ، وإيجاز
 ترجمة المثل وفق ورودة بلغة القرآن الكريم .

 .المصطلحات العلمية النوع الرابع: 
 ،غيرهاو  والتمكين ، والتأييد  ،كالاستخلاف، والعمارةخاصة المصطلحات المتعلقة بالرؤي الكونية ،     

عملي وشق  ثبوتي ،يجدها قد بنيت على شقين ؛شق معرفي  القرآنية فالمتأمل لهذه المصطلحات
لقرآنية من أظهر خصائص معاني الألفاظ ابشقيه  المقاصدي فالمدلول، وظيفي تلعقت به جهة التكليف

                                 
 (328/ 32مجموع الفتاوى) (1)

 (1/486البرهان في علوم القرآن، )(2)



ع اللغات على جمي بل يمتنع حسب تقديري  يصعبالقرآني خصوصا حيث  الشرعي  عموما والمصطلح
كلام العرب   :" لأنّ فيالزمخشري، كما قال  بغير اللسان الذي نزلت بهبمحتواها الدلالي واللهجات نقلها 

خصوصاً في القرآن الذي هو معجز بفصاحته وغرابة نظمه وأساليبه من لطائف المعاني والأغراض ما لا 
 (1)". أدائه لسان من فارسية وغيرهايستقل ب

ترجمة لا كان كثير من ال  التام، وإنوالترجمة تكون للمفردات وللكلام المؤلف  "الإسلام:قال شيخ وكما      
يأتي بحقيقة المعنى التي في تلك اللغة بل بما يقاربه لأن تلك المعاني قد لا تكون لها في اللغة الأخرى ألفاظ 

كر غريب القرآن ومن هذا الباب ذ  تطابقها على الحقيقة لا سيما لغة العرب فإن ترجمتها في الغالب تقريب،
ن وغيره من سائر أنواع الكلام وهو في أول درجاته من هذا الباب فإن والحديث وغيرهما بل وتفسير القرآ

 .(2)المقصود ذكر مراد المتكلم بتلك الأسَاء أو بذلك الكلام"
 

  

                                 
 (4/284)بيروت –دار إحياء التراث العربي  النشر:الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، دار  (1)
 49ص: المعرفة، بيروت، لبنان، تحقيق، دار تيمية،الرد على المنطقيين: ابن  (2)



 : خاتمة

لقول أن يمكن ا .إشكاليات ترجمة المصطلح الشرعي القرآني بـ:ة وفي ختام هذه المداخلة الموسوم       
 في:أخص مخرجاتها الختامية يكمن 

 يمتنع ترجمة المصطلح الشرعي القرآني ترجمة حرفية بأي لغة أو لهجة أخرى.  /1
 استحالة ترجمة المصطلح الشرعي ترجمة  من قبيل المرادف  اللفظي ولو باللغة العربية في تقديري  /2
يمكن ترجمة المصطلح الشرعي القرآني ترجمة تفسيرية تقريبية ، أي ترجمة معنى المصطلح بأي لغة أو لهجة  /3

 حسب قدرة المترجم واللغة التي ترجم لها، رغم وجود التفاوت بين الترجمات واللغات التي وقعت بها الترجمة.
 الثابتة.ته الربانية ترجمة المصطلح القرآني لتعلقها بمصدري جل إشكالاتتعذر رفع  /4
 ضرورة التنبه للخلافات العقدية والفقهية والفكرية عموما حال ترجمة المصطلح الشرعي القرآني  /6

 : جملة من المقترحات العلمية ، وهي كما أضع بين أيديكم 
بالمصطلحات الشرعية وتصنيفها حسب مواضيعها العلمية؛ المصطلحات  خاصةمراجع وكتب تأسيس  /1

 وغيرها.المصطلحات الفقهية، المصطلحات الكونية  العقدية،
وضع ترجمات عربية تخص المصطلحات الشرعية القرآنية بعيدا عن الخلافات الفقهية والعقدية للمذاهب  /2

 والاتجاهات الحادثة قصد ترجمتها ترجمة تفسيرية.
تعتني  -جات لغات وله –اللسانية و وطنية جزائرية متخصصة من الناحية الشرعية وهيئات تأسيس لجنة  /2

 المصطلح الشرعي القرآني .بترجمة 
 .عموماالقرآني وضع جهاز وطني نوعي رقابي على الترجمات المتعلقة بالنص  /3
 

 ونسأل الله تعالى أن ينفع به وأن يجعله في ميزان الحسنات إنه سَيع قريب مجيب.
 .وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

 

 

 
 المصادر والمراجع قائمة

 القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم ، النسخة الالكترونية لمجمع الملك فهد للمصاحف. 



بدائع الفوائد: أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية تحقيق: علي بن محمّد العمران،دار  .1
 هـ  1440: 5عطاءات العلم )الرياض( ط

موس: محمّد مرتضى الحسيني الزَّبيدي، تحقيق: جماعة من المختصين، وزارة تاج العروس من جواهر القا .2
المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت، أعوام النشر:  -الإرشاد والأنباء في الكويت 

  .هـ(  1422 - 1385)

 هيم شمس الدينإبرا: تحقيق،أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري تأويل مشكل القرآن:  .3
 .لبنان –دار الكتب العلمية، بيروت 

 هـ 1984تونس ـ ط:  –التونسية للنشر  التحرير والتنوير : محمد الطاهر بن عاشور ، الدار .4
 ترجمة القرآن: وكيف ندعو غير العرب الى الاسلام ، عبد الوكيل الدروبي، مكتبة دار الارشاد،   .5
 .م 1990: ط ،، الهيئة المصرية العامة للكتاب رضاتفسير المنار: محمد رشيد بن علي  .6
، بحث مقدم لمؤتمر العالمي الأول فريدة زمرد  جهود العلماء في خدمة المصطلح القرآني المسار والمصير، .7

 هـ1432م ـ 2011للباحثين في القرآن الكريم وعلومه ، فاس،ط
حمدان بن  -عبد العزيز بن إبراهيم  -تحقيق: علي بن حسن ، الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح .8

 م1999هـ / 1419، 2،طدار العاصمة، السعودية ،محمد
 . م  2008ط ، لبنان ، ناشرون مكتبة ، البوشيخي الشاهد  :مصطلحية دراسة .9

 .بيروت، لبنانقيق ،دار المعرفة، الرد على المنطقيين: ابن تيمية ، تح .10

:  1طالصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ابن فارس، محمد علي بيضون، .11
 م1997-هـ1418

 –عربي دار إحياء التراث ال النشر:الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، دار  .12
 بيروت

ة المصحف مجمع الملك فهد لطباع ،الرحمن بن محمد بن قاسم: عبد تحقيق : ابن تيمية،مجموع الفتاوى .13
 .م1995هـ/1416 ،ط:الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية

المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ابن عطية الأندلسي المحاربي ،تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد  .14
 .ه 1422:  1بيروت ،ط –الناشر: دار الكتب العلمية 

، جامعة بغداد 38المصطلح اللغوي في القرآن الكريم :محي الدين توفيقي إبراهيم ،مجلة كلية الآداب ،عدد  .15

https://ebook.univeyes.com/author/93710
https://ebook.univeyes.com/author/93710


 م.1990، 
 . 3مناهل العرفان في علوم القرآن،: محمد عبد العظيم الزُّرْقاني ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ،ط .16
 –محيي الدين النووي ،دار إحياء التراث العربي المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا  .17

 .1392 :2بيروت،ط
 
 
 

 
                                 


